
« Foi et doute : l’affaire du modernisme expliquée simplement » 
 
Reproduit par M.M. avec l’aimable autorisation de son auteur, le 02/02/2026. 
 
Cet article a pour objectif de présenter de manière accessible et vulgarisée ce qu’est réellement la 
doctrine moderniste, « modernisme » à ne pas confondre avec « modernité », et de mettre en 
garde contre le danger qu’elle représente pour les âmes. 

Le modernisme n’est pas un culte du progrès technique ou de la modernité matérielle, mais une 
corruption de l’intelligence, symptôme d’une raison pervertie dans sa recherche de la vérité. Il est 
facile de confondre modernisme et modernité, et de mal comprendre la véritable définition. Cet 
article vise donc à clarifier les termes et à sensibiliser sur le danger réel que le modernisme fait 
peser sur les âmes, un danger qui continue de se répandre. 

Voici un résumé clair et structuré de l’encyclique Pascendi Dominici Gregis (8 septembre 1907), 
écrite par le pape Saint Pie X, qui condamne le modernisme, défini comme « l’égout collecteur de 
toutes les hérésies ». 

Contexte 

• Début du XXe siècle : montée du modernisme religieux dans l’Église catholique. 

• Le modernisme est un danger majeur, il mène à la destruction des fondements mêmes de 
la foi. 

• Il est appelé « égout collecteur de toutes les hérésies » parce qu’il regroupe, mélange et 
relativise toutes les erreurs doctrinales possibles, attaquant simultanément la foi, la 
Révélation et les dogmes, et absorbant des influences variées de philosophie et de critique 
moderne et athée. 

I. LE MODERNISTE COMME PHILOSOPHE 

L’agnosticisme 

• Les modernistes, adoptent la philosophie agnostique, selon laquelle la raison humaine ne 
peut connaître Dieu ni prouver son existence. Dieu est inconnaissable 

• Il est impossible, disent-ils, de prouver rationnellement son existence, ni de démontrer la 
divinité du Christ, ni la réalité des miracles. 

• Tout ce qui dépasse l’expérience sensible est hors du champ de la science. 

• Conséquence : la religion ne peut pas venir d’une révélation extérieure, mais d’un 
sentiment intérieur,  la religion devient une expérience purement subjective.   

II. LE MODERNISTE COMME CROYANT 

L’immanence vitale (origine psychologique de la foi moderniste) 

• Si Dieu ne peut être connu par la raison, il peut être ressenti : c’est le cœur de la théorie 
moderniste. La foi ne peut plus être fondée sur la révélation objective ou sur des preuves 
rationnelles. 



• La foi naît donc à l’intérieur de l’homme (immanence), et non d’une révélation extérieure. 
Elle viendrait d’un besoin intérieur du cœur : une « expérience du divin » surgissant du 
sentiment religieux. 

• Ainsi, la révélation n’est plus une parole de Dieu adressée à l’homme, mais une prise de 
conscience intérieure du divin. 

• La foi devient subjective, dépendante de la conscience individuelle. 

Conséquence : 

    • La révélation devient une prise de conscience de Dieu présent en soi. 

    • Toute religion serait donc l’expression différente d’une même expérience intérieure universelle. 

La foi moderniste 

• La foi n’est plus une adhésion de l’intelligence à la vérité révélée, mais une expérience 
intérieure. 

• Le Christ est vu comme le modèle suprême de cette expérience religieuse, l’homme qui a 
pris conscience de Dieu d’une manière unique. 

• Les croyants reconnaissent en lui la présence du divin, et c’est cela qui fonde la religion 
chrétienne. 

« Ce n’est plus Dieu qui s’est fait homme mais l’homme qui se fait Dieu » 

III. LE MODERNISTE COMME THÉOLOGIEN 

Les formules dogmatiques 

• Les dogmes ne contiennent pas des vérités immuables, mais des expressions symboliques 
de l’expérience religieuse. 

• Leur rôle : traduire en mots et en concepts ce que l’homme éprouve dans son expérience 
du divin. 

• Ces formules ne sont donc ni fixes, ni définitives : elles doivent s’adapter à la culture et à 
l’évolution de la conscience humaine. 

L’évolution des dogmes 

Selon les modernistes : 

    • Les dogmes ne sont pas des vérités immuables, mais des interprétations vivantes de 
l’expérience religieuse, ils doivent évoluer avec la conscience humaine et la culture. 

• Les dogmes, les rites, la liturgie, l’Église elle-même doivent évoluer pour rester vivants 
selon les modernistes. 

• L’évolution est présentée comme une nécessité vitale : si la foi n’évolue pas, elle meurt. 

• Ainsi, la vérité n’est plus absolue, mais relative à l’époque et au milieu. 

L’Église réplique : 



    • La vérité révélée par Dieu est immuable, même si on peut mieux la comprendre au fil du temps, 
il faut nuancer évolution et compréhension.   

• Faire évoluer les dogmes, c’est relativiser la foi, au lieu de chercher à la comprendre, le 
modernisme cherche à la changer sans cesse. 

Certes, la vie sur terre passe et les découvertes techniques ou matérielles se succèdent et évoluent 
sans cesse. Mais la foi, elle, ne change pas, la vérité qu’elle exprime demeure la même, hier, 
aujourd’hui et demain. 

Comme le rappelle le Christ : « Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront point » 
(Mt 24, 35). 

IV. LE MODERNISTE COMME HISTORIEN ET CRITIQUE 

La méthode historique moderniste 

• Les modernistes appliquent à la Bible les méthodes critiques modernes, inspirées du 
positivisme. 

• Le positivisme, fondé par Auguste Comte, affirme que seule la science expérimentale donne 
accès à la vérité, rejetant la métaphysique et la théologie, ce qui conduit à voir la foi comme 
un simple fait psychologique plutôt qu’une vérité objective. 

• Ils distinguent entre le Christ historique (personnage réel du Ier siècle) et le Christ de la 
foi (celui des croyants). 

• Les récits de miracles, la Résurrection, la divinité du Christ seraient des constructions de la 
foi de la communauté primitive. 

• Les Évangiles ne sont donc plus des témoignages directs, mais des élaborations 
communautaires. 

La critique des dogmes 

• Le critique moderniste estime que les dogmes sont le produit de l’histoire, donc relatifs à 
leur contexte. 

• L’historien ne doit pas croire à leur valeur divine, mais les comprendre psychologiquement 
et socialement. 

• St Pie X dénonce ici une contradiction : le moderniste croit et ne croit pas à la fois — il 
sépare la foi et la raison. 

V. LE MODERNISTE COMME APOLOGISTE 

La nouvelle apologétique 

• L’apologétique traditionnelle cherchait à prouver la vérité de la foi à partir de la raison et 
des faits. 

• Le moderniste, lui, renonce à prouver : il veut faire ressentir la foi comme expérience 
intérieure. 

• L’argument principal devient : la religion est vraie parce qu’elle répond à un besoin vital du 
cœur humain. 



C’est une inversion totale : la vérité de la foi ne dépend pas de l’homme, mais de Dieu qui se 
révèle. 

VI. LE MODERNISTE COMME RÉFORMATEUR 

Les modernistes veulent réformer tout dans l’Église : 

• La philosophie : abandonner la scolastique pour des philosophies modernes. 

• La théologie : l’adapter à la science contemporaine. 

• La liturgie : simplifier en appauvrissant les rites. 

• La hiérarchie : la rendre plus démocratique, participative. 

• Le catéchisme : recentrer sur l’expérience spirituelle plutôt que sur les formules 
dogmatiques. 

C’est une tentative de refaire entièrement l’Église sur des bases humaines et changeantes. 

VII. LES CAUSES DU MODERNISME 

Causes intellectuelles 

• Influence des philosophies athée et anti-chrétienne : Kant, Hegel, positivisme, relativisme 

•  Le relativisme dit que rien n’est vrai pour tout le monde tout le temps, et que chaque 
personne ou société peut avoir sa propre vérité. 

• Méconnaissance ou rejet de la philosophie scolastique de saint Thomas d’Aquin, qui fonde 
la distinction entre foi et raison. 

Causes morales 

• Orgueil intellectuel : désir de paraître novateur, d’être accepté et de plaire par le monde 
moderne. 

• Curiosité d’esprit excessive : préférence pour le nouveau, le subjectif. 

• Manque de vie intérieure : foi superficielle, affaiblie, tiédeur dans la dévotion. 

Causes sociales 

• Influence du libéralisme, de la presse, du climat scientifique et universitaire. 

• Pression culturelle pour adapter la foi à la modernité. 

L’adaptation concerne la manière de transmettre et de faire comprendre la foi, jamais le contenu de 
la vérité qui doit rester inchangée. 

« Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car le royaume des Cieux est à eux. 
Heureux êtes-vous si l’on vous insulte, si l’on vous persécute et si l’on dit faussement toute sorte de 
mal contre vous, à cause de moi. Réjouissez-vous, soyez dans l’allégresse, car votre récompense est 
grande dans les cieux ! » 

Les Béatitudes (St Matthieu 5, 1-12) 

 



VIII. CONCLUSION 

• Le modernisme détruit l’idée même de vérité divine en la réduisant à un sentiment humain. 

• Le pape insiste sur l’importance de rétablir une formation philosophique et théologique de 
St Thomas d’Aquin dans les séminaires. D’enseigner clairement la distinction entre raison 
et foi, nature et grâce. Mais aussi sur la piété, la prière, la modestie intellectuelle comme 
remparts contre les séductions du modernisme et enfin à la fidélité au magistère de 
l’Église. 

• 1910 (serment antimoderniste) : obligation pour tous les prêtres et professeurs de 
théologie, refus sanctionné, pouvant aller jusqu’à l’excommunication individuelle. 

 Voici un tableau récapitulatif et synthétiques rassemblant la doctrine moderniste et la 
réponse de l’Église. 

Aspect Vision moderniste Réponse de l’Église Catholique 

Philosophie Agnosticisme : Dieu inconnaissable 
Dieu est connaissable par la raison 
naturelle et la Science 

Foi 
Expérience intérieure, sentiment 
religieux 

Adhésion à la vérité révélée par Dieu 

Révélation Intérieur à l’homme Transcendante : Dieu parle à l’homme 

Dogmes Évolutifs, symboliques 
Immuables, expressions objectives de la 
vérité 

Critique historique Relativise les Évangiles Affirme leur inspiration divine 

Église À réformer 
Institution divine gardienne du dépôt de 
la foi 

Cause du 
modernisme 

Orgueil, ignorance, influence 
moderne athée 

Manque de formation 

Remèdes — Formation, vigilance, fidélité, prière 
 

« Méfiez-vous des faux prophètes, qui viennent à vous en vêtements de brebis, mais au 
dedans ce sont des loups ravisseurs. 
Vous les reconnaîtrez à leurs fruits. Cueille-t-on des raisins sur des épines, ou des figues 
sur des chardons ? 
Tout arbre bon porte de bons fruits, et tout arbre mauvais porte de mauvais fruits. 
Un arbre qui ne porte pas de bons fruits est coupé et jeté au feu. 
Ainsi, vous les reconnaîtrez à leurs fruits. » Matthieu 7, 15-20 

« Car il s’élèvera de faux Christs et de faux prophètes ; ils feront des prodiges et des 
miracles, afin de séduire, si possible, même les élus. » Marc 13, 22 

Explication : 

• Les faux prophètes peuvent sembler innocents ou bons (en agneaux), mais leur intention 
intérieure est mauvaise (loups). 

• Leur véritable nature se voit aux fruits : leurs actes, leurs enseignements et leurs 
conséquences. 

• Ils peuvent tromper même les plus avertis si on ne se base pas sur le discernement. 


