« Foi et doute : ’affaire du modernisme expliquée simplement »
Reproduit par M.M. avec I’aimable autorisation de son auteur, le 02/02/2026.

Cet article a pour objectif de présenter de maniére accessible et vulgarisée ce qu’est réellement la
doctrine moderniste, « modernisme » a ne pas confondre avec « modernité », et de mettre en
garde contre le danger qu’elle représente pour les ames.

Le modernisme n’est pas un culte du progres technique ou de la modernité matérielle, mais une
corruption de I’intelligence, symptome d’une raison pervertie dans sa recherche de la vérité. Il est
facile de confondre modernisme et modernité¢, et de mal comprendre la véritable définition. Cet
article vise donc a clarifier les termes et a sensibiliser sur le danger réel que le modernisme fait
peser sur les ames, un danger qui continue de se répandre.

Voici un résumé clair et structuré de I’encyclique Pascendi Dominici Gregis (8 septembre 1907),
écrite par le pape Saint Pie X, qui condamne le modernisme, défini comme « I’égout collecteur de
toutes les hérésies ».

Contexte

Début du XXe siécle : montée du modernisme religieux dans I’Eglise catholique.

Le modernisme est un danger majeur, il méne a la destruction des fondements mémes de
la foi.

I1 est appelé « égout collecteur de toutes les hérésies » parce qu’il regroupe, mélange et
relativise toutes les erreurs doctrinales possibles, attaquant simultanément la foi, la
Révélation et les dogmes, et absorbant des influences variées de philosophie et de critique
moderne et athée.

I. LE MODERNISTE COMME PHILOSOPHE

L’agnosticisme

Les modernistes, adoptent la philosophie agnostique, selon laquelle la raison humaine ne
peut connaitre Dieu ni prouver son existence. Dieu est inconnaissable

I1 est impossible, disent-ils, de prouver rationnellement son existence, ni de démontrer la
divinité du Christ, ni la réalité des miracles.

Tout ce qui dépasse 1’expérience sensible est hors du champ de la science.

Conséquence : la religion ne peut pas venir d’une révélation extérieure, mais d’un
sentiment intérieur, la religion devient une expérience purement subjective.

II. LE MODERNISTE COMME CROYANT

L’immanence vitale (origine psychologique de la foi moderniste)

Si Dieu ne peut étre connu par la raison, il peut étre ressenti : c’est le cceur de la théorie
moderniste. La foi ne peut plus étre fondée sur la révélation objective ou sur des preuves
rationnelles.



La foi nait donc a I’intérieur de ’homme (immanence), et non d’une révélation extérieure.
Elle viendrait d’un besoin intérieur du cceur : une « expérience du divin » surgissant du
sentiment religieux.

Ainsi, la révélation n’est plus une parole de Dieu adressée a I’homme, mais une prise de
conscience intérieure du divin.

La foi devient subjective, dépendante de la conscience individuelle.
Conséquence :
* La révélation devient une prise de conscience de Dieu présent en soi.
* Toute religion serait donc 1’expression différente d’'une méme expérience intérieure universelle.

La foi moderniste

La foi n’est plus une adhésion de I’intelligence a la vérité révélée, mais une expérience
intérieure.

Le Christ est vu comme le modele supréme de cette expérience religieuse, I’homme qui a
pris conscience de Dieu d’une maniére unique.

Les croyants reconnaissent en lui la présence du divin, et c’est cela qui fonde la religion
chrétienne.

« Ce n’est plus Dieu qui s’est fait homme mais [’homme qui se fait Dieu »
III. LE MODERNISTE COMME THEOLOGIEN

Les formules dogmatiques

Les dogmes ne contiennent pas des vérités immuables, mais des expressions symboliques
de I’expérience religieuse.

Leur role : traduire en mots et en concepts ce que ’homme éprouve dans son expérience
du divin.

Ces formules ne sont donc ni fixes, ni définitives : elles doivent s’adapter a la culture et a
1I’évolution de la conscience humaine.

L’évolution des dogmes

Selon les modernistes :

* Les dogmes ne sont pas des vérités immuables, mais des interprétations vivantes de
I’expérience religieuse, ils doivent évoluer avec la conscience humaine et la culture.

Les dogmes, les rites, la liturgie, I’Eglise elle-méme doivent évoluer pour rester vivants
selon les modernistes.

L’évolution est présentée comme une nécessité vitale : si la foi n’évolue pas, elle meurt.
Ainsi, la vérité n’est plus absolue, mais relative a I’époque et au milieu.

L’Eglise réplique :



* La vérité révélée par Dieu est immuable, méme si on peut mieux la comprendre au fil du temps,
il faut nuancer évolution et compréhension.

Faire évoluer les dogmes, ¢’est relativiser la foi, au lieu de chercher a la comprendre, le
modernisme cherche a la changer sans cesse.

Certes, la vie sur terre passe et les découvertes techniques ou matérielles se succedent et évoluent
sans cesse. Mais la foi, elle, ne change pas, la vérité qu’elle exprime demeure la méme, hier,
aujourd’hui et demain.

Comme le rappelle le Christ : « Le ciel et la terre passeront, mais mes paroles ne passeront point »
(Mt 24, 35).

IV. LE MODERNISTE COMME HISTORIEN ET CRITIQUE

La méthode historique moderniste

Les modernistes appliquent a la Bible les méthodes critiques modernes, inspirées du
positivisme.

Le positivisme, fondé par Auguste Comte, affirme que seule la science expérimentale donne
acces a la vérité, rejetant la métaphysique et la théologie, ce qui conduit a voir la foi comme
un simple fait psychologique plutot qu'une vérité objective.

IIs distinguent entre le Christ historique (personnage réel du ler siécle) et le Christ de la
foi (celui des croyants).

Les récits de miracles, la Résurrection, la divinité du Christ seraient des constructions de la
foi de la communauté primitive.

Les Evangiles ne sont donc plus des témoignages directs, mais des élaborations
communautaires.

La critique des dogmes

Le critique moderniste estime que les dogmes sont le produit de I’histoire, donc relatifs a
leur contexte.

L’historien ne doit pas croire a leur valeur divine, mais les comprendre psychologiquement
et socialement.

St Pie X dénonce ici une contradiction : le moderniste croit et ne croit pas a la fois — il
sépare la foi et la raison.

V. LE MODERNISTE COMME APOLOGISTE
La nouvelle apologétique

L’apologétique traditionnelle cherchait a prouver la vérité de la foi a partir de la raison et
des faits.

Le moderniste, lui, renonce a prouver : il veut faire ressentir la foi comme expérience
intérieure.

L’argument principal devient : la religion est vraie parce qu’elle répond a un besoin vital du
coeur humain.



C’est une inversion totale : la vérité de la foi ne dépend pas de I’homme, mais de Dieu qui se
révele.

VI. LE MODERNISTE COMME REFORMATEUR
Les modernistes veulent réformer tout dans I’Eglise
La philosophie : abandonner la scolastique pour des philosophies modernes.
La théologie : I’adapter a la science contemporaine.
La liturgie : simplifier en appauvrissant les rites.
La hiérarchie : la rendre plus démocratique, participative.

Le catéchisme : recentrer sur I’expérience spirituelle plutot que sur les formules
dogmatiques.

C’est une tentative de refaire entiérement I’Eglise sur des bases humaines et changeantes.

VII. LES CAUSES DU MODERNISME
Causes intellectuelles

Influence des philosophies athée et anti-chrétienne : Kant, Hegel, positivisme, relativisme

Le relativisme dit que rien n’est vrai pour tout le monde tout le temps, et que chaque
personne ou société peut avoir sa propre verité.

Méconnaissance ou rejet de la philosophie scolastique de saint Thomas d’ Aquin, qui fonde
la distinction entre foi et raison.

Causes morales

Orgueil intellectuel : désir de paraitre novateur, d’étre accepté et de plaire par le monde
moderne.

Curiosité d’esprit excessive : préférence pour le nouveau, le subjectif.
Manque de vie intérieure : foi superficielle, affaiblie, tiédeur dans la dévotion.

Causes sociales

Influence du libéralisme, de la presse, du climat scientifique et universitaire.
Pression culturelle pour adapter la foi a la modernité.

L’adaptation concerne la maniére de transmettre et de faire comprendre la foi, jamais le contenu de
la vérité qui doit rester inchangée.

« Heureux ceux qui sont persécutés pour la justice, car le royaume des Cieux est a eux.

Heureux étes-vous si I’on vous insulte, si 1’on vous persécute et si 1’on dit faussement toute sorte de
mal contre vous, a cause de moi. Réjouissez-vous, soyez dans 1’allégresse, car votre récompense est
grande dans les cieux ! »

Les Béatitudes (St Matthieu 5, 1-12)



VIII. CONCLUSION

Le modernisme détruit 1’idée méme de vérité divine en la réduisant a un sentiment humain.

Le pape insiste sur I’importance de rétablir une formation philosophique et théologique de
St Thomas d’Aquin dans les séminaires. D’enseigner clairement la distinction entre raison
et foi, nature et grace. Mais aussi sur la piété, la priére, la modestie intellectuelle comme
remparts contre les séductions du modernisme et enfin a la fidélité au magistére de
I’Eglise.

1910 (serment antimoderniste) : obligation pour tous les prétres et professeurs de
théologie, refus sanctionné, pouvant aller jusqu’a I’excommunication individuelle.

Voici un tableau récapitulatif et synthétiques rassemblant la doctrine moderniste et la
réponse de I’Eglise.

Aspect Vision moderniste Réponse de I’Eglise Catholique

Dieu est connaissable par la raison

Philosophie Agnosticisme : Dieu inconnaissable naturelle ot la Science

Expérience intérieure, sentiment

Foi . Adhésion a la vérité révélée par Dieu
religieux
Révélation Intérieur a I’homme Transcendante : Dieu parle a ’homme
. . . Immuabl ressions objecti la
Dogmes Evolutifs, symboliques it bles, expressions objectives de
verite
Critique historique  Relativise les Evangiles Affirme leur inspiration divine
oo A Institution divine gardienne du dépot de
Eglise A réformer . & p
la foi
Cause dp Orgueil, ignorance, influence Manque de formation
modernisme moderne athée
Remeédes — Formation, vigilance, fidélité, priere
« Méfiez-vous des faux prophetes, qui viennent a vous en vétements de brebis, mais au
dedans ce sont des loups ravisseurs.
Vous les reconnaitrez a leurs fruits. Cueille-t-on des raisins sur des épines, ou des figues
sur des chardons ?
Tout arbre bon porte de bons fruits, et tout arbre mauvais porte de mauvais fruits.
Un arbre qui ne porte pas de bons fruits est coupé et jeté au feu.
Ainsi, vous les reconnaitrez a leurs fruits. » Matthieu 7, 15-20
« Car il s’¢levera de faux Christs et de faux prophetes ; ils feront des prodiges et des
miracles, afin de séduire, si possible, méme les ¢lus. » Marc 13, 22
Explication :

Les faux prophetes peuvent sembler innocents ou bons (en agneaux), mais leur intention
intérieure est mauvaise (loups).

Leur véritable nature se voit aux fruits : leurs actes, leurs enseignements et leurs
conséquences.

Ils peuvent tromper méme les plus avertis si on ne se base pas sur le discernement.



